A adoracao exclusiva a Javé no
processo de inculturaciao em Israel

A inculturacédo visa ndo somente o conhecimento e a compreenséo da
cultura do outro. “Visa também a participagdo critica de produgéo (cultural)”*. O
Antigo Testamento em muitos dos seus textos atesta uma postura critica de
Israel ao confrontar-se com a cultura e as convicgdes religiosas de seus vizinhos
imediatos. Com certeza, Israel também assumiu de forma acritica a compreenséao
de mundo e a explicagdo das experiéncias de ameaga a instabilidade, articuladas
pelos povos da redondeza. Via de regra, porém, foram preservados textos que
retratam a absorgéo critica das expressdes de fé assumidas dos outros. O critério
catalisador do material parece ter ficado em méaos de grupos fiéis a Javé,
preocupados em colocar tudo a servigo da prépria fé e suprimir o que néo se
coadunava com a confissédo a seu Deus.

NA FASE DO ASSENTAMENTO NA TERRA

Os grupos que formaram Israel sabiam-se unidos em torno de uma
mesma confissdo. Experimentaram Javé como o Deus que age em favor deles na
necessidade extrema, quando o grupo vé sua existéncia ameacgada pelo poder
opressor do império egipcio e de seus vassalos, as cidades-Estado na Palestina.

Quando o grupo se fixa na terra e passa a depender da agricultura, ndo
teria que assumir a nova religido agraria, adorar a Ba’al, o deus que garante
produgio, o deus que garante as condigdes climaticas para que a terra produza?
Para grande parte do povo, especialmente para os grupos-do norte, assumir essa

1. Paulo SUESS. Cultura e Religido. Em: P. Suess (org.). Culturas e evangelizagdo. So Paulo, Loyola,
1991, p. 63.

13



religifio agrdria parecia a inica safda para vencer os desafios que o assentamento
na terra trazia consigo. Essa absor¢do acritica provoca no séc. IX aC a contra-
reagiio apaixonada do movimento liderado pelo profeta Elias com seu programa
embutido no préprio nome: “meu Deus é Javé” (Eliyyahu, 1Rs 19,10.14). Ainda
no sée. VIII Oséias tem que reafirmar que é inadmissivel ndo ver em Javé o
garantidor da produgéo agricola e do bem-estar na terra (Os 2,8).

NA INSTALACAO DO ESTADO

Quando Israel se tornou Estado, apés vencer a resisténcia interna contra
0 rginado, a fé javista se viu desafiada a ndo sucumbir ou ser reduzida a uma
religidio subserviente ao Estado. Novamente a voz profética, articulada por Nat4,
tem que lembrar ao rei Davi que néo é o paldcio que pode providenciar mora-
da/templo para Javé, reduzindo, assim, o culto a Deus a um departamento para
assuntos religiosos, subordinado ao Estado (2Sm 7,1-17). Deus é maior do que o
Templo e qualquer Estado (Is 6,1; 66).

E sob o expansionismo do império davidico-saloménico que se abrem as
portas para as populagdes das cidades-Estado, juntamente com sua religiosidade
gananéia. Jerusalém, a ex-cidade-Estado cananéia, transformada em capital do
império, assiste a entrada triunfante da fé em Javé, simbolizada pela arca (2Sm
6). Desse encontro entre as duas culturas, a jebusita-cananéia e a israelita,
nascem as tradigdes urbanas de Jerusalém. A cidade do deus Tsedeq (ou Salém,
cf. Gn 14,18) passa a ser cidade do Deus de Israel, Javé (Sl 46,4; 48,1; 87,3). A
ll'ng‘uagem desses Salmos lembra o falar mitico. Fala-se de Jerusalém como
situada sobre o “monte de Deus” (Sl 48,2), junto ao rio caudaloso (Sl 46,4),
referéncias tomadas de descrigdes idénticas da morada de divindades cananéias.
Faz-se alusdes ao deus que aparece nos trovdes e luta com as 4dguas abismais do
caos, %embrando o mito ugaritico que narra a luta entre Ba’al e o deus do mar,
Yam.” Ao colocar esse material a servigo do louvor a Javé, Israel omite qualquer
relato de luta para conter o mar revoltoso para assim estabelecer o cosmo. O
Salmo s6 declara que Javé é superior a essas for¢as destruidoras e que de fato
elas ndo podem ameagar sua soberania (Sl 46,13; 93,4). Além disso, essas
expressdes de fé, emprestadas da religido cananéia, sdo enriquecidas com ele-
mentos trazidos do tempo do seminomadismo. Javé, experimentado nas guerras
do Israel pré-estatal como aquele que garante vitéria para seu povo quando
agredido, residindo agora em sua cidade, garantir-lhe-4 a mesma invencibilida-
de. Os povos poderéo atacd-la como no mito o mar revoltoso, mas Jerusalém ficara
intacta por causa de seu novo morador (Sl 46,6; 48,4-5; cf. Is 17,12-14; 8,9-10). O
louvor a Javé assume dimensdes que transcendem em muito a realidade. O
louvor a Javé e o louvor a cidade, nessa assim chamada teologia de Sido, quase
se confundem.

_ Novamente é o0 movimento profético que fica atento a perversio que se
instala. O que era confissdo a soberania de Javé se transforma em ideologia de
seguranga nacional. Sob essa ideologia piedosa se acobertavam crimes que
atentavam contra a vida dos mais fracos (Is 1,21-26; Mq 3,9-12). Especialmente
o profeta Miquéias no séc. VIII aC vira a confissio a Javé do Sido as avessas. Ele

2. W.H. SCHMIDT. Alttestamentlicher Glaube u. seine Umwelt. Neukirchen, 1968, p. 153.

14

anuncia que Deus néo 86 retira sua protegiio, mas ele mesmo toma a iniciativa
de destruir a cidade que agora se constr6i com sangue (Mq 3,12; cf. Is 8,5-8).
Confissdo a soberania de Javé em Jerusalém e negagéo do direito a vida dos mais
fragilizados ndo podem coexistir, sio uma contradigdo em si, como o0 denunciam
Isafas e Miquéias. O Deus que se ligara a cidade de Jerusalém (Is 8,18), quando
expulso de suas ruas e confinado ao Templo, deixando paldcio e vida publica a
merce da violéncia que ameaga a vida dos seus moradores mais desprotegidos,
pode abandonar de novo a cidade. Ele é suficientemente livre para néo se prender
a um lugar, como Israel testemunhara inimeras vezes em sua histéria de

migrante.

0 DIALOGO CRITICO COM OS MITOS CONTINUA

As alusdes miticas ajudaram Israel a ampliar os horizontes de sua fé,
abarcando finalmente as dltimas fronteiras do cosmo. Mas por que Israel néo
assumiu por completo os mitos que davam sustentagéo para os Estados com seus
povos que o rodeavam? Com certeza, h4 incompatibilidades entre a fé israelita e
a interpretacéo da realidade que se expressa nas epopéias mitolégicas. E dificil,
no entanto, definir o que seja mito, a ponto de contentar a todos. Nas avaliagdes
negativas, mito é sempre a explicagdo primitiva e inadequada dada pelo outro
com respeito ao mundo e as angustias vividas no dia-a-dia. Aquilo que eu explico
e creio néo o é. A sociologia define mito “como repositério de instrugdes alegéricas
destinadas a adaptar o individuo ao seu grupo” (Durkheim); a psicologia explica-o
“como sonho grupal, sintomético dos impulsos arquetl’gicos existentes no interior
das camadas profundas da psique humana” (Jung)”. Outros enfoques ainda
poderiam ser acrescentados. O Antigo Testamento, no entanto, tem resisténcias
de ordem teolégica. Israel aceita apenas fragmentos dessas concepg¢des miticas,
ap6s um exame critico a partir de sua confisséo.

Os textos mesopotdmicos fazem desfilar uma série de divindades, cada
qual responsével por um a4mbito da vida cotidiana. H4 um deus do cereal, um
deus do gado, uma deusa da vegetacdo e outras divindades mais. As narragdes
miticas tratam das relagdes entre as diferentes divindades e de suas influéncias
boas ou més para a experiéncia humana. Sdo textos litirgicos que tratam de
nascimento, de casamento e de lutas entre deuses com mortos e feridos. Esses
acontecimentos dos primérdios com seus efeitos benéficos se tornavam presentes
para todos os participantes da recitagéo e dramatizag¢do do mito.

A epopéia mais conhecida dos tempos biblicos é o poema babilénico da
criacdo “Enuma Elish” (“Quando no alto...” = primeiras palavras)®. Era recitado
anualmente na grande celebragdo do culto estatal na Babilonia (700 aC) no 4°
dia do ano novo para glorificar o deus Marduque®. Narrava-se a luta vitoriosa do
deus da ordem, Marduque, derrotando o poder do caos, a deusa Tiamat. Seu
cad4ver, partido ao meio, servia de matéria-prima para formar com uma parte
o0s céus e com a outra a terra. Com o mito ritualizado pelo rei, enquanto sumo

3. J. CAMPBELL. O heréi de mil faces (orig. The hero with a thousﬁnd faces, 1949). Séo Paulo, p. 368,

4. W. BEYERLIN. Religionsgeschichtliches Textbuch z. AT. ATD Ergénz. 1, Géttingen, 1975, p. 108-110
(textos mesopotémicos traduzidos por H. Schmékel).
5. O poema j4 era conhecido entre os assfrios, dedicado ao deus Assur.

15



sacerdote, ou por um substituto autorizado, a ordem césmica estd4 novamente
estabelecida. Por extensdo, também a estrutura interna hierarquizada da socie-
dade babil6nica era solidificada e 0 dominio do império era experimentado como
expressiio do reinado imutavel de Marduque. O povo que participava da grande
liturgia sabia-se recebedor das béncdos desse deus vitorioso no &mbito da
natureza, da vida social e individual®.

Houve quem quisesse provar a existéncia de uma celebragdo andloga em
Jerusalém que teria culminado com a entronizag¢io de Javé como rei. Os Salmos
que confessam a Javé-rei (Sl 93-99; 47), citados para comprovar essa tese, néo
descrevem qualquer luta que Javé, a exemplo de Marduque, tivesse que travar
para se afirmar como rei. Seu reinado estabelecido desde sempre é motivo de
louvor e néo h4 nenhum testemunho expresso de uma entronizagéo de Javé'. A
partir dos pressupostos da fé israelita, simplesmente é impossivel aceitar que a
estabilidade do cosmo e respectivamente do Estado de Israel dependesse de uma
luta vitoriosa com deuses do caos. O mundo est4 nas méos seguras de Javé; nao
hé poder que pudesse por em risco seu reinado que garante a estabilidade do
mundo. A superioridade de Javé sobre os deuses é incontestada (Sl 95,3; 96,4;
97,7.9). Parece que o AT nio se contenta enquanto ndo os reduz a ministros
celestiais (S1 103,20-21) ou néo os depotencia por completo (Sl 96,5).

Como é possivel que mesmo assim a confissdo a Javé-rei ndo abafe toda
e qualquer critica?

A referéncia mais antiga a Javé-rei encontra-se no profeta Isaias, do séc.
VIII. Aqui em Is 6,1-3 a confissdo “Javé é rei” néo significa simplesmente a
confirmacgéo do status quo da sociedade e do Estado. O reinado de Javé néo
depende do estabelecimento do Estado, mas, pelo contrario, ele pode até abalar
as estruturas de Jerusalém e Jud4, porque seu povo, ou grupos com poder em
seu meio, lhe roubou(aram) espagos inaliendveis. Grupos poderosos se adonaram
da administragdo do direito, decidindo em proveito préprio (Is 1,21-26; cf. Is
5,5-7), contestando o direito exclusivo de Javé, que garante vida para os amea-
¢ados. O reinado de Javé ndo atribui, por extensdo, ao poder estatal caréter
gsacrossanto, acima de qualquer suspeita. Quando o paldcio ndo confia mais
exclusivamente no Deus-rei, mas toma decisées autonomas que passam por cima
da vontade de Deus, a voz profética, em nome de Deus, pode decretar o fim do
mandatédrio com seu aparato estatal (Is 7,1-16). Oséias pode até anunciar ao povo
culpado uma existéncia sem ordem estatal (Os 3,4; 8,4; 8,13; 13,9-11)8.

Também os relatos da criagdo (Gn 1-3) incorporaram essa autocritica,
pois em nenhum momento o falar do Deus-criador é garantia de ordem estatal
como nos textos mitolégicos ugariticos e mesopotdmicos. Nem se menciona o rei,
mas o texto mais antigo (Gn 2,4b-3,24) se refere ao primeiro casal do género
humano como formado do pé e, portanto, criado como mortal (Gn 2,7.18-25). Sua
busca insana por imortalidade e conhecimento total, caracteristicas divinas, é
wua desgraca, porque ultrapassa sua condi¢io de mortal. Essa visdo antropolé6-
gica realista, sem quaisquer ilusdes, caracteriza o falar de Deus como criador.

0. Jorg JEREMIAS. Schépfung in Poesie u. Prosa des AT. Em: H. MERKLEIN-W.H. SCHMIDT,
Nohdpfung u. Neuschdpfung, JBTh 5, 1990, p. 13 (11-36).

7. k. SMEND., Die Entstehung des AT. Theol. Wiss. 1. Stuttgart, 1978, p. 195.
B, Jorg JEREMIAS, op. cit, p. 14.

16

Em meio a essa contradigiio vivida no cotidiano, onde como mortais nos erguemos
feito deuses, dominados por estranhas forgas egoistas, precisamos daquele que
nos liberta desse pesadelo criado para nés, para os outros e para o mur_ldo.
Tornamo-nos o centro de gravidade perigoso que ameaga ndo s6 o conviver
humano, mas que atrai para essa ruina iminente o préprio mundo que o sustenta.

“Nus” e com “medo” (Gn 3,10) reconhecemos o quanto divinizamos nosso
potencial, nossas instituigdes e sonhos ao confrontarmo-nos com aquele que nos
interpela como “tu”. Dentro de nés néo hé o que buscar senéo o orgulho diseri-
minador, “a avareza racionalizada” (J. Campbell) e a loucu.ra de nos arrogarmos
medida dltima para a convivéncia humana e para a nossa insergéo no ecossiste-
ma’. O testemunho biblico nos remete para fora de nés e de nossas criagoes, para
irmos ao encontro daquele que cobre nossa nudez com o manto da g.'rat.uldade
(Gn 3,21), que nos devolve a certeza de sermos, apesar de; culpa, amblgﬁlgade e
contradigdo, parceiros deste “tu”. Ndo precisamos mais fazer “a vida” com
sentido; ela j4 nos foi conferida, apesar de nossa sucessiva recusa. qua a
atividade humana pode estar marcada por essa nova consciéncia de gratulda(}e
e aceitagdio, que nos torna livres diante do sucesso e do fracasso. Na relagéo
dialogal, o centro de gravidade se transfere para fora de nés e 'de nossas
institui¢des, devolvendo-nos a disténcia critica e oferecendo-nos a inesperada
possibilidade de viver e lutar a partir dos recursos dessa nova base. A fé remete
de volta para a realidade, pois ela é o espago onde o crer tomara corpo na Px:étlca
solid4ria. “Quem cré(r) néo foge” (Is 28,16) dominado pelo medo da instabilidade
e pela nudez sentida diante dos esforgos fracassados.

Diante da constante tentagdo de confundir Deus com vontade, poder,
institui¢des e sonhos humanos, o AT testemunha a luta tenaz para resgatar e
preservar a relagéo dialogal entre Deus-povo. S6 assim se exghpa que Israel, em
meio & desintegragéo total de suas estruturas politicas e religiosas, reencontra
uma fonte para alimentar a chama da esperanca.

Renatus Porath
Rua Goethe, 122
93032-170 Sao Leopoldo, RS

9.J. CAMPBELL (op. cit., p. 375), diante dessa constatagéo, sugere: “O homem conﬁ_gura-u como aquela
presenga estranha com a qual as forgas do egofsmo devem chegar a um acordo, presenga por meio da qual o ego deve
ser crucificado e ressuscitado e a cuja imagem a sociedade deve ser reformada. O homem entendido, entretando, nio

como ‘Ev’, mas sim como ‘Tu’...”

17



